
 
Античная теология у Диогена Лаэртского 

 

 

259

ЧЕЛОВЕК И РЕЛИГИЯ 
 
 
 
 
 
 
 
 

Г.В. Хлебников 

АНТИЧНАЯ ТЕОЛОГИЯ У ДИОГЕНА ЛАЭРТСКОГО 
 
Название статьи только на первый взгляд кажется несколько 

провоцирующим и парадоксальным, ведь произведение Диогена 
Лаэртского, как говорил когда-то в далеком 1979 г. мой научный 
руководитель Алексей Сергеевич Богомолов на кафедре ИЗФ 
МГУ, рекомендуя труд древнегреческого эрудита в качестве темы 
кандидатской диссертации, «по существу, вся античная филосо-
фия», а в античной философии богопознание и учение о богах – 
одна из центральных тем (достаточно вспомнить ее место в учени-
ях досократиков, Сократа, Платона, Аристотеля, стоиков и т.д.). 

Однако конец брежневского правления был не лучшим вре-
менем для подобного типа анализа, хотя бы и античных мыслите-
лей, поэтому данного вопроса в диссертации пришлось коснуться 
лишь вскользь, ограничившись экспозицией того немногого, что 
было у западных ученых. 

Лаэрций, по его собственным словам, собирал в свои книги все, 
что считал наиболее важным и ценным у философов, поэтому значи-
тельной задачей представляется отдельно выделить и рассмотреть и 
эту сумму философско-теологических знаний (а часто и психотехник 
или бихевиористических технологий на их основе), которые он нахо-
дит в текстах своих авторов и транслирует читателю. 

Несколько слов в связи с этим о методе Диогена Лаэртского: 
он скептик, сознательно стремящийся воздерживаться как от суж-
дений в отношении приводимых им тезисов философов, так и от 
высказывания собственных догматических положений, что не пре-
пятствует ему тем не менее изредка то одной-двумя эмоционально 
окрашенными фразами обозначить «свою» позицию, то, например, 



 
ЧЕЛОВЕК И РЕЛИГИЯ 

 

 

260

выразить негодование по поводу асебии некоторых мыслителей. 
Не исключено, что то и другое тоже сознательно и намеренно, – 
чтобы самому не пострадать по аналогичному обвинению, ведь он 
приводит достаточно и атеистических высказываний, оскорби-
тельных для официальной демотической религии полисов. Как 
показывают приводимые им примеры, свободно говорить и писать 
о богах в те времена было не так уж безопасно, отчасти это верно и 
сейчас. 

На первый взгляд и в целом, философы у Диогена чувствуют 
себя выше религиозных представлений. Так, Солон не видит в ре-
лигиозных обрядах особой пользы, Диоген считает Дионисийские 
празднества безумием, теология Гесиода и Гомера подвергалась 
осмеянию такими философами, как Пифагор, Гераклит и Ксено-
фан, а Анаксагор, Сократ и Аристотель были даже привлечены к 
суду за нечестие, которым они нанесли оскорбление религиозным 
представлениям народа. Согласно стоикам, мудрец не испытывал 
страха и преклонения перед демонами (II 97, 117, IV 54, X 123,  
I 64, VI 24, 28, II 13, 38, 40, V 8, VII 119, II 91). Эпикур считает, что 
наука освобождает от мифологии, а «варварская» философия, ко-
торая была теологичной, не считается поэтому подлинной (VIII 21, 
IX, I, 18, X 143, 87, 104, 116, I 1, 2, 5, 6, VIII 3). Собственное отно-
шение Диогена Лаэртского к теологии вначале также представля-
ется индифферентным, так как он стремится нейтрально излагать 
атеистические учения (I 62, 79, III 43, 44, V1 21, 25, 30, 31, V 8, X 10, 
15, 6, 10, II 97, IV 54). 

Однако установление и прояснение концептуальных связей, 
объединяющих отдельные понятия в единый дискурс, целостное, а 
не фрагментарное рассмотрение философем мыслителей, сразу же 
выявляет поверхностность и недостаточность подобного понима-
ния – Диоген Лаэртский ясно показывает в своей трансляции, что 
место Бога, Божественного, богов эминентно в конструктах антич-
ных философов. Факт существования Бога меняет буквально все 
как в понимании строения Вселенной, которая теперь становится 
Космосом, так и в поведении не только отдельных индивидов – 
личностей, соотносящих отныне свое поведение с божественной 
парадигмой, но и всего народа, видящего в установлениях богов и 
божественных законов реперные точки своей идентификации как 
единой целостности. Более того, через них и отдельные индивиды, 
и народ оказываются в синтагме космического целого связанными 



 
Античная теология у Диогена Лаэртского 

 

 

261

с богами как артикуляцией «сверху», так и собственной деятель-
ностью «снизу». Поэтому Сократ по праву говорил, что он εκ του 
κοσμου, и называл себя κοσμοπολιτης, т.е. «гражданин космоса», 
живущий по его законам, установленным Богом. 

Разумеется, изложить весь материал Лаэрция в рамках не-
большой работы невозможно, поэтому приведем только наиболее 
репрезентативные, как представляется, философско-теологические 
апофегмы и положения из его книги, не упуская из виду, что его 
тексты поливалентны и ориентированы на разные целевые группы. 

Изложение теологического материала, как обычно у Лаэр-
ция, показывает наличие внутренней структуры, состоящей, в пер-
вом приближении, из следующих положений. 

1. Кто такие Бог и боги? Каковы их качества и сущность? 
2. Как возможно богопознание? 
3. Боги и генезис мира. 
4. Как Бог и боги относятся к миру? 
5. Как должны относиться к богам люди? 
6. Проблема атеизма. 
 
 

1. Кто такие Бог и боги? Каковы их качества и сущность? 
 
О богах следует говорить, что они есть (I, 88, Биант). «Зевс и 

Время были всегда…» (I, 110, Ферекид). Согласно Эпихарму боги 
были вечно, «ни на миг не отсутствуя»1 (III, 10). 

По Эпикуру, боги существуют, ибо знание о них – очевидность 
(X, 123); но они не таковы, какими их полагает толпа. А именно: 
одни существуют в виде чисел, другие – в подобии формы (X, 139). 

Заметьте, кстати, что существование даже богов в виде чи-
сел открывает совершенно неожиданное и в какой-то мере ультра-
современное понимание природы всего сущего. 

Фалес считал, что Бог не рожден и поэтому древнее всего 
сущего (πρεσβύτατον τών όντων θεός: άγένητον γάρ) (I, 35). Само 
Божественное то, что не имеет ни начала, ни конца (τί τί θεîον, «τό 
μήτε άρχήν έχον μήτε τελευτήν») (I, 36). Ксенофан полагал, что 

                                          
1 Здесь и далее, кроме оговоренных случаев, тексты Диогена Лаэртского 

приводятся по изданию: Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях зна-
менитых философов. – М.: Мысль, 1979. – 620 с. 



 
ЧЕЛОВЕК И РЕЛИГИЯ 

 

 

262

сущность бога шаровидна и совсем не схожа с человеком: он 
весь – зрение и весь – слух, но дыхания в нем нет; и он весь – ум, 
разумение и вечность (IX, 19). 

Пифагор считал Солнце, Луну и другие светила богами, так 
как в них преобладает тепло, а оно – причина жизни (VIII, 27). 

По Хрисиппу, первый бог субстанциально – это чистейшая 
часть эфира. Платон считает, что боги имеют преимущественно 
огненную природу. Бога он называет умом и причиной, считает 
шарообразным, наилучшим и прекраснейшим. Бог бестелесен, 
как и душа, – именно поэтому он не подвержен ущербу и какому-
либо патогенному воздействию или претерпеванию. Земля тоже 
Бог (III, 69). 

Еще Пифагор сказал, что Бог мудр (μηδένα γάρ εĩναι σοφòν 
[άνθρωπον] άλλ’ ή θεόν) (I, 12). Платон детализирует понимание 
«мудрости» как знание вещей умопостигаемых и сущностно суще-
ствующих: такое знание свойственно Богу и душе, отделенной от 
тела. Боги, по Платону, бестелесны (III, 77), обладают провидением 
будущего, и он верит в то, что они следят за человеческими делами 
(I, 79). Фалес полагает, что от Бога человеку невозможно скрыть 
даже свое мышление, не говоря уже о делах (ήρώτησέ τις αύτòν εί 
λήθοι θεούς άνθρωπος άδικών: «άλλ’ ούδέ διανοούμενος») (I, 36). По 
мнению Алкмеона, богам дано ясно судить как обо всем невиди-
мом, так и смертном, людям же – лишь по признакам и приметам 
(VIII, 83). 

Бог благ: Евклид заявлял, что существует одно только благо 
(agaton), называемое разными именами: иногда разумением, иног- 
да богом, а иногда умом и прочими наименованиями (II, 106). 

Стоики также полагают, что Бог вечен и существовал вначале 
сам по себе. По их мнению, Бог, ум, судьба и Зевс – одно и то же, 
и у него есть еще много имен. Судьба есть причинная цепь всего 
сущего или же разум, по которому движется мир. Бог – это «мир» 
как обособленная качественность всей сущности; он не гибнет и не 
возникает. Он – творец всего мироустройства. Бог есть живое су-
щество, бессмертное, разумное, совершенное или же умное в сча-
стье, не приемлющее ничего дурного, Его промысел – над миром и 
над всем, что в мире; но он не человекоподобен. Бог – творец всего 
и как бы родитель всего: по многим своим силам он носит многие 
имена. Он зовется Дием, потому что через него (dia) совершается 
все, Зевсом, поскольку он – причина жизни (zen) и проницает всю 



 
Античная теология у Диогена Лаэртского 

 

 

263

жизнь; зовется Афиной, поскольку ведущая часть его души про-
стирается по эфиру; Герой, поскольку по воздуху (aer); Гефестом, 
поскольку по техно-огню; Посидонием, поскольку по воде; Демет-
рой, поскольку по земле; другие имена, даваемые ему людьми, 
также обозначают какие-либо Его свойства (VII, 147). Антипатр в 
VII книге «О мире» говорит, что сущность бога имеет вид воздуха 
(VII, 148); а Боэф в книге «О природе» называет сущностью бога 
круг неподвижных звезд (ibid). 

По Пифагору, добродетель есть лад (harmonia), здоровье, 
всякое благо и Бог (VIII, 33). 

Диоген Синопский полагает, что богам дано не нуждаться 
ни в чем. 

Эпикур призывал верить, что бог есть существо бессмертное 
и блаженное (ибо таково всеобщее начертание понятия о боге); 
имеющее высочайшее счастье. При этом существо блаженное и 
бессмертное ни само забот не имеет, ни другим не доставляет, а 
поэтому не подвержено ни гневу, ни благоволению: все подобное 
свойственно слабым (X, 139). 

Боги, по-видимому, проводят время в роскошных пирах: 
Аристип считает, что «если бы роскошь была дурна, ее не было бы 
на пирах у богов». 

 
 

2. Как возможно богопознание? 
 
Тексты в этом подразделе отражают сложность самого воп- 

роса: философы придерживаются разных, иногда противополож-
ных мнений, и Лаэрций репрезентативно приводит эту палитру 
мнений. 

По мнению Мелисса, о богах высказываться не подобает во-
обще, ибо познание их невозможно (IX, 24). 

Того же мнения придерживался Протагор, писавший: «О бо-
гах я не имею знания, ни есть ли они, ни не есть…» («περί μέν θεών 
ούκ έχω είδέναι οΰθ’ ώς είσίν, οΰθ’ ώς ούκ είσίν») (IX, 51). 

В греческом оригинале допустимо не только гносеологиче-
ское, но и онтологическое понимание данного фрагмента (не быть 
в известном людям значении не значит не существовать вообще), 
что открывает совершенно иной взгляд на проблему бытия богов. 

Пиррон указывал, что «разные народы верят в разных богов». 



 
ЧЕЛОВЕК И РЕЛИГИЯ 

 

 

264

Согласно стоикам, разумом люди через выводы из доказа-
тельств постигают бытие и провидение богов. 

Также и по Эпикуру, боги познаваемы разумом, одни суще-
ствуют в виде чисел, другие – в подобии формы, человекообразно 
возникая из непрерывного истечения подобных видностей, на-
правленного в одно место (X, 139). 

О богах не следует говорить на улице, где и с кем попало: 
когда Кратет спросил Стильпона, чувствуют ли боги радость от 
наших поклонений и молитв, он ответил: «Глупый ты человек, та-
кие вопросы задают не на улице, а с глазу на глаз!» (II, 117). Точно 
так же и Бион на вопрос, есть ли боги, отвечал: «Эту толпу от меня 
отгони, многоопытный старец!» (ibid). 

По мнению Эпикура, нечестив не тот, кто отвергает богов 
толпы, а тот, кто принимает ее мнения о них, ибо высказывания 
толпы о богах – это ложные домыслы (X, 123–124). 

Феодор, как пишет Лаэрций, всячески отрицал ходячие суж-
дения о богах. Он хвалит его книжку под заглавием «О богах», со-
общая, что она «весьма достойная внимания» и что из нее-то, «го-
ворят», Эпикур заимствовал большинство своих положений. 

 
 

3. Боги и генезис мира 
 
«Все, что имеется, было совокупно, затем пришел Ум и ус-

тановил в нем распорядок» (I, 6, Анаксагор). Бог – творец мира, 
который поэтому прекрасен (κάλλιστον κόσμος: ποίημα γάρ θεοΰ – 
Фалес) (I, 36). 

Мир конструируется умом и провидением (Хрисипп, V книга 
«О провидении» и Посидоний в III книге «О богах»). Ибо ум про-
ницает все части мира, как душа – все части человека. Но одни 
части он проницает больше, другие меньше. Таким образом, весь 
мир есть живое существо, одушевленное и разумное, а ведущая 
часть в нем – это эфир. Порожденный мир един, поскольку он чув-
ственно воспринимаем, будучи устроен богом. Мир одушевлен, 
потому что одушевленное выше, чем неодушевленное. Мир есть 
изделие, предполагающее наилучшую причину. Он устроен еди-
ным и не беспредельным, ибо единым был и образец, с которого 
он сделан. Он шарообразен, ибо такова и фигура его породителя. 
Причина любого становления есть Бог, ибо благу естественно 



 
Античная теология у Диогена Лаэртского 

 

 

265

быть благо-творным. Причина генезиса неба тоже Бог, ибо наи-
лучшее из умопостигаемого есть причина прекраснейшего из по-
рожденного; а так как Бог именно таков и так как небо в своей кра-
соте подобно именно наилучшему, то оно не может быть подобно 
ничему порожденному, а только Богу. Вещество движется и дви-
жет, в свою очередь, свои порождения, которые движутся сначала 
нестройно, но когда начинается конструирование мира, то прини-
маемое от Бога делает их движение размеренным и стройным. 
Живые существа причастны числу. 

Согласно стоикам, мир также един, конечен и шарообразен – 
это живое существо, разумное, одушевленное и мыслящее (VII, 
138–143). 

 
 

4. Как Бог и боги относятся к миру? 
 
Согласно Пифагору, боги родственны людям, и над послед-

ними есть божий промысел (VIII, 27). По Платону, есть два начала 
всего – Бог и вещество. Вещество бесфигурно и беспредельно; из 
него рождается сложное: принимая идеи, оно порождает сущно-
сти. Идеи – это причины и начала, которыми все, что различно по 
природе, бывает таково, каково оно есть. Некогда вещество было в 
нестройном движении, но Бог (говорит Платон), полагая, что 
строй лучше нестроения, свел вещество в единое место, и эта сущ-
ность обратилась в четыре первоосновы – огонь, воду, воздух, 
землю, – а из них возник мир и все, что в мире. 

Стоики также признают два начала во всем сущем: деятель-
ное и страдательное. Страдательное – это бескачественная сущ-
ность (вещество); а деятельное – разум, в ней содержащийся, т.е. 
Бог. Он – творец всего, что в ней имеется. Начала и основы – вещи 
разные: первые не возникают и не подвержены гибели, вторые же 
погибают, когда происходит тотальное возгорание. Начала бесте-
лесны и не имеют формы, основы же имеют форму (VII, 134). 

Диоген Синопский полагал, что все находится во власти бо-
гов; мудрецы – друзья богов; но у друзей все общее; следователь-
но, все на свете принадлежит мудрецам. Он объявлял, что боги 
даровали людям легкую жизнь, а те омрачили ее, выдумывая ме-
довые сласти, благовония и тому подобное. 



 
ЧЕЛОВЕК И РЕЛИГИЯ 

 

 

266

Пифагор говорил, что Гермес оставил ему память о предше-
ствующих рождениях и жизнях (VIII, 4). 

По Бианту, что удастся хорошего, то следует считать проис-
ходящим от богов (I, 88). Пифагор, когда открыл, что в прямо-
угольном треугольнике квадрат гипотенузы равен квадрату кате-
тов, принес богам гекатомбу. Сократ говорил, что его демоний 
предсказывает ему будущее. 

Боги, по-видимому, могут иметь интимные отношения с 
земными женщинами, как следует из рассказа Диогена Лаэртского 
об обстоятельствах рождения Платона: когда Потона была в цвете 
юности, Аристон пытался овладеть ею, но безуспешно; и, прекра-
тив свои попытки, он увидел образ Аполлона, после чего сохранял 
жену в чистоте, пока та не разрешилась младенцем (III, 2). 

По мнению толпы, пишет Эпикур, боги будто бы посылают 
дурным людям великий вред, а хорошим – пользу, но это не так: 
Богу нельзя приписывать того, что чуждо бессмертию и несвойст-
венно блаженству, а необходимо представлять о нем лишь то, чем 
поддерживаются его бессмертие и блаженство. Самое же главное 
смятение в человеческих душах возникает оттого, что одни и те же 
сущности считаются блаженными и бессмертными и в то же время 
наделенными волей, действиями, побуждениями (X, 124). 

 
 

5. Как должны относиться к богам люди? 
 
Богов следует почитать (Солон). По Эпихарму, благочестив 

перед богами тот, кто печется о храмах и приносит жертвы. Эпи-
менид в Афинах основал храм Благих Богинь и был первым, кто 
стал воздвигать храмы. Сократ был повинен в том, что не почитает 
богов, которых чтит город, а вводит новые божества. Благочестие 
Эпикура Лаэрт называет «несказанным». 

Но чтобы их почитать, их надо знать, и Пифагор покинул 
отечество для посвящения во все таинства (на Крите он вместе с 
Эпименидом спустился в пещеру Иды в Египте – в тамошние свя-
тилища) и узнал о богах самое сокровенное. 

Платон называет философию мудростью, ибо она вселяет 
стремление к божественной мудрости. Конечная цель заключается 
в том, чтобы уподобиться Богу, т.е. творить добро, а для этого не-
обходимы добродетели, которых поэтому достаточно для счастья. 



 
Античная теология у Диогена Лаэртского 

 

 

267

Таким образом, благо человека на земле оказывается внутренне 
связанным с представлением о божествах, которым следует под-
ражать и благодаря этому как воплощать идеал человека, так и вы-
полнять дело Бога на земле. 

Добродетельных людей Диоген Синопский называл подобия-
ми богов, любовь – делом бездельников. По его мнению, мужам, 
достигшим сходства с богами, дано довольствоваться немногим. 

Стоики не отрицали и непосредственное общение с божест-
вом: так, Зенон обратился к оракулу с вопросом, как ему жить 
наилучшим образом, и Бог ответил: «Взять пример с покойников»; 
Зенон понял, что это значит, и стал читать древних писателей. 
Мудреца этот философ считал божественным, потому что тот как 
бы имеет в себе Бога, между тем как дурной человек безбожен. 
Мудрец благочестив, ибо он искушен в уставах, относящихся к 
богам, а благочестие – это и есть знание о служении богам. Он бу-
дет приносить жертвы богам и блюсти чистоту, потому что пре-
грешения перед богами противны ему, и он любим богами, потому 
что он свят и праведен перед ними. Только мудрец есть настоящий 
священнослужитель, потому что он сведущ в жертвоприношениях, 
основании храмов, очищениях и прочих заботах, относящихся к 
богам. Мудрец будет также молиться богам, испрашивая у них 
благ (так говорит Посидоний в I книге «О надлежащем» и Гекатон 
в III книге «О невероятном»). Но Пифагор запрещает молиться о 
себе, ибо в чем наша польза, мы не знаем. Он также предписывал 
изображения Бога в перстне не носить. Предписывал он не допус-
кать закланий богам и поклоняться лишь бескровным жертвенни-
кам. Богов чтить выше демонов, героев выше людей. 

 
 

6. Проблема атеизма 
 
Атеистическое, как и неблагочестивое отношение к богам 

Диоген Лаэртский резко осуждает (в эпизоде с Орфеем) или вы-
смеивает (в случае с Бионом), говоря о первом: «Те, кто приписы-
вают открытие философии варварам, указывают еще и на фракий-
ца Орфея, называя его философом, и притом древнейшим. Но я не 
знаю, можно ли называть философом человека, который говорил о 
богах так, как он; да и вообще не знаю, как назвать человека, кото-
рый бесстыдно приписывает богам все людские страсти, в том 



 
ЧЕЛОВЕК И РЕЛИГИЯ 

 

 

268

числе такие мерзкие дела, которые редкому человеку и на язык 
придут» (I, 5). 

И о втором (Бионе): «В своих беседах с близкими ему людь-
ми он высказывал много безбожных мыслей, заимствованных у 
Феодора. Однако потом, когда он заболел, – так рассказывают жи-
тели Халкиды, где он умер, – он дал надеть на себя амулеты и по-
каялся во всем, чем грешил перед богами. Так он и умер, а я напи-
сал о нем такие сатирические стихи: Поэт Бион, борисфенит…  
Как мы слыхали, говорил: “Богов не существует!” Когда б на этом 
он стоял, то мы сказать могли бы: “Что думает, то говорит: хоть 
худо, да правдиво”. Но ныне, тяжко заболев, почуяв близость 
смерти, Он, говоривший: “Нет богов!”, на храмы не глядевший, 
Он, издевавшийся всегда над приносящим жертвы, Не только на-
чал возжигать и тук и благовонья На очагах и алтарях, богам ще-
коча ноздри, Не только говорил: “Винюсь, простите все, что бы-
ло!”, Нет, взяв у бабки талисман, чтобы носить на шее, Он, полон 
веры, обвязал кусками кожи руку И двери дома осенил шиповником 
и лавром, Готовый все перенести, чтоб с жизнью не расстаться. Ду-
рак, хотел он подкупить богов – как будто боги Живут на свете 
лишь тогда, когда ему угодно! И лишь когда, почти прогнив, свою 
он понял глупость, То, руки простерев с одра, вскричал: “Привет 
Плутону”» (IV, 54–57). 

Тему наказания за нечестие Диоген Лаэртский не менее убе-
дительно иллюстрирует и в своем эссе о Пифагоре рассказом Ие-
ронима, который говорит, что, когда Пифагор сходил в Аид, он 
видел там, как за россказни о богах душа Гесиода стонет, прико-
ванная к медному столбу, а душа Гомера повешена на дереве сре-
ди змей (VIII, 21). 

О Хрисиппе Лаэрций также говорит, что тот «выдумывает га-
дости про Геру и Зевса и целых 600 строк пишет такое, чего никому 
не повторить, не замарав рта», так что, говорят, что эта выдуманная 
им история под стать не богам, а блудилищам (VII, 187–188). 

Ксенофан писал эпические стихи, элегии и ямбы против Ге-
сиода и Гомера, нападая на их рассказы о богах. Диоген Синоп-
ский также критиковал народную религию. Так, видя, как кто-то 
совершал обряд очищения, он сказал: «Несчастный! ты не понима-
ешь, что очищение так же не исправляет жизненные грехи, как и 
грамматические ошибки». Он порицал людей за их молитвы, ут-
верждая, что они молят не об истинном благе, а о том, что им ка-



 
Античная теология у Диогена Лаэртского 

 

 

269

жется благом. Тем, кто боялся недобрых снов, он говорил, что они 
не заботятся о том, что делают днем, а беспокоятся о том, что при-
ходит им в голову ночью. Афиняне просили его принять посвяще-
ние в мистерии, уверяя, что посвященные ведут в Аиде лучшую 
жизнь. «Смешно, – сказал Диоген, – если Агесилай и Эпаминонд 
будут томиться в грязи, а всякие ничтожные люди из тех, кто по-
священ, – обитать на островах блаженных!» Зенон (стоик) полагал, 
что дурной человек безбожен, причем «безбожный» говорится в 
двух смыслах: «противоположный божественному» и «отрицаю-
щий божественное» – и последнее он относил не ко всякому дур-
ному человеку. 

При этом Лаэрций благожелательно цитирует Эпихарма, ко-
торый справедливость в своих диалогах представлял божествен-
ным законом, «чтобы страх посмертной кары за дурные поступки 
подкреплял его увещания о добрых». 

 
 

Некоторые выводы 
 
У Диогена Лаэртского есть, конечно, и многочисленные то-

посы, в которых излагается учение философов о душе, но, думается, 
уже и без них очевидно, что у нашего автора не только есть место 
философской теологии, но и что она артикулируется на разных 
уровнях, как просто, так и сложно, с очевидной целью, в том числе, 
чтобы охватить и индоктринировать как можно больший контин-
гент читателей. 

Что мы находим у Лаэрция, чего бы не было у его авторов? 
То, чем органичное целое больше части: эффект сверхаддитивно-
сти – качественно более полную, цельную, собранную картину от-
ветов на вышепоставленные вопросы. 

Следует также заметить, что при сравнительно небольшом 
количестве собственно теологического материала в учениях и 
мнениях философов посредством расположения текстов достигнут 
эффект, так сказать, теологизации всей книги, когда почти каждый 
философ либо сам трактует вопросы богословия, либо связанные с 
ними категории, либо через черту характера, поведения или через 
какое-либо событие в его жизни ярко выступает его отношение к 
ним либо их отношение к людям. 



 
ЧЕЛОВЕК И РЕЛИГИЯ 

 

 

270

Важно отметить, что даже там, где Лаэрций прямо не назы-
вает богов, он говорит о вещах, которые с ними связаны, – о доб-
родетели, например. 

Таким образом, можно констатировать, что книга Диогена 
Лаэртского – это не только репрезентация истории античной фи-
лософии в ее сути, как она представлялась образованному созна-
нию той эпохи, но и представление этой истории в виде философ-
ской теологии. Поэтому прочитав его труд, грек или лицо, 
знающее греческий язык, получали определенно выстроенное 
представление как о самих философах, их образе жизни, эпитоме 
их мыслей, концепций, теориях о природе человека, мира, так и о 
рациональных, не противоречащих другим концепциям учениях 
этих мыслителей о богах как высшей, лучшей, существеннейшей и 
важнейшей части мироздания. 

 
 


